
专版
SPECIAL EDITION1414 栏目主持／王小君／0571-85310691栏目主持／王小君／0571-853106912 0 2 62 0 2 6 .. 0 10 1 .. 1 71 7 CHINA ART WEEKLYCHINA ART WEEKLY

绘画从现代词义解释讲，是指用各类工具和

色彩，在一个平面或二度空间上塑造形象的艺术形

式；从本质上来看，绘画同各种艺术形态一样，起源

于人的感觉，是人类通过视觉感觉对自然的表面形

态的一种模仿；从哲学上讲，一切事物的表面形态

都是变化的，是稍纵即逝的，是人类无法把握的，更

别说在一个平面空间去对应事物的多维形态，这种

模仿只能是一种虚妄，就像一个谎言，只是一种欺

骗性的存在。

从中国传统来看，“实相”、“幻相”之辨一直是

个重要的命题，其中就包含了对人的浅表感觉的怀

疑，认为感觉得来的往往都不是事物的真实，以至

于绘画也不在事物的表面形态上做文章，而总是通

过心悟心知的方式，立足于对事物的内在本质的把

握，佛语“性遍及一切永恒不灭，相刹那变异，生灭

相续。”，佛之“守性”与道之“守一”，都是要求对事

物内在本质的把握和笃定；从历史来看，绘画只是

一种极为普通的生活技艺，因并非人类第一物质生

活所需的劳动创造，故自古难成江湖，列社会九流

之外。

中国绘画从已知独幅的战国帛画算起，至今

已有2000余年的历史，经秦汉魏晋南北朝约800年

的沉淀，社会精英们对绘画进行了系列的改造和规

范，借鉴文字和书法，逐步形成具有中国文化独有

的特点，在形式和内涵上得到了不断的完善，形成

了不同于世间任何绘画形式，而独自发展的特殊模

式。再经唐宋元明上千年的洗礼，中国绘画更加趋

美成熟，出现高峰耸立的璀璨，被喻为丹青，尊列社

会上流，明朝末年为了区别传入的西方绘画，将中

国绘画统称为中国画，民国时期定为“国画”。

世间万物，其存在和发展，都有无数种形式或

方式方法，不同的存在形式或方式方法，其性本取

舍是不同的。中国绘画之初是不太赞成直接的本

能的表达；而是关注人伦和教化，它是一种文明的

象征。绘画根据工具和色彩的不同，可以分为无数

种类型，每种类型亦有无数种方式方法，但无论哪

种形式或方式方法，绘画皆存在于“技”与“艺”的范

畴之内，抑或“艺”和“术”的世界里。

子曰：“志于道，据于德，依于仁，游于艺。”。中

华文化是人本文化，立足于道和德的世界里，绝不

会停留在“技”与“艺”的层面上，更不会在“术”的上

面做文章。中国画自工具材料的确立，“画以载道”

就成了核心主体，更有“无德不成画”之说。中国画

不再是依靠视觉感觉对自然的一种模仿，而是承袭

汉字的造字原理，融合书写的法度，通过点线和面

的组合与变化，对物象进行研究和剖析，以“外师造

化，中得心源”的心觉方式，对自然进行归纳和总

结，从内在规律上把握自然，不拘泥于变化莫测的

事物表面形态，排除“似”与“不似”，力求在“似”与

“不似”之间的把握，成为“以形写意”或“以形写神”

的意识形态，远离“技”、“艺”和“术”的范畴，进入到

了文化的序列。

中国画是一种特定的绘画，就像一副棋，黑白

相杀，棋谱是无穷的，但棋路是有规则的，存在于意

识的层面上，是中华文化的一种传承形式。中国画

的性质首先由特定的工具材料决定，即笔、墨、水、

色、纸，古人按传统哲学的五行规律制定，除水、色

彩直接取于自然外，毛笔、墨和宣纸都是特制的，且

各自承载着深厚的文化内涵和属性。如毛笔，相同

于筷子，皆源起于中国传统哲学的太极本源论，是

中华社会的世界观和方法论；墨和宣纸则源起于太

极的阴阳转化理念等。这五种工具材料的制定，有

一个共同的特点，即都是千变万化的，且这五个方

面的变化又是相生相克的，也就是说，中国画就不

是专于造型的，而是对万千变化和规律的把握和运

用，是对一种变量的意识性分析和研究。

中国画的技法是特定的。《道德经》说“人法地，

地法天，天法道，道法自然”，中国画的技法常言是

“法无定法”，也就是说有无数种方式方法，也可说

是没有任何具体技法，最后落实到的还是“道法自

然”。中国画的技法总的来讲，就是对其五种工具

材料的运用，即是对笔、墨、水、色、纸，各自变化特

性的把握，以及这五个方面相生相克关系特性的把

握和运用，简单地讲就是笔法、墨法、水法、色法和

纸法，而这五法都不是单一的，每一种法都是五法

的综合运用。也就是说，中国画的技法是遵循自

然，运用规律，把握变化，对某种意识的定位。这不

是一个具体的技艺问题，而是一种修为与智慧。

中国画的构成法则是特定的。《道德经》说“万

物负阴而抱阳，冲气以为和”，《易经》说“一阴一阳

谓之道，阴阳不二，以壹待之。壹者太极是也，统领

二物，相互作用，运化万千”。也就是说，世间万物

都是阴阳两面或两体构成的，万物之间的关系也是

相克相生的阴阳关系，整个世界都是由这种阴阳互

化与作用而存在，这是中华社会传统的世界观与哲

学观。中国画没有时空概念，完全通过点、线、面的

相互关系的方式来解构世界，也就是点与点的关

系，线与线的关系，面与面的关系，以及点线面相互

间的关系，这些都是阴阳关系。中国画是用阴阳关

系来处理万物关系，这正是中国画的构成法则，如

果一幅画从整体到局部，从形式到内容，都看不出

这种关系的处理，那就不是中国画的本身。对点线

面关系的处理，就是对万物关系的处理，能处理好

这些关系，正是人类智慧的集结与呈现，这就是所

言之“笔墨”，是中国画的核心所在。

中国画的审美是特定的。《道德经》说“道可道，

非常道；名可名，非常名。”一切能说得清道得明，看

得见摸得着的，都不是事物的真实。中国画不会把

对一具体物象的描绘当目的，所谓的题材、内容和

形式等，也并非中国画的追求，但凡停留在技艺和

表象的，都不在中国画审美之列。“画以载道”是中

国画的核心，中国画只是借用了绘画的形式，用中

国画特有的技法和构成理念，传递的是人类对自然

的把握和认知，展现的是人类的聪明与智慧。虽然

一幅好的中国画，须要从点线、色墨、情景、动静、形

意、气韵等多方面综合考量，但中国画是用点线面

来解构世界的，线由点来，面由线来，点线是中国画

的基本构成元素，是骨骼和精神之所在，取源于修

为与秉性，其品位和格调，决定了一幅画品质的高

下。中国画不是看的，而是用来品的，品位是第一

选择，所以点线是中国画的第一审美。

对绘画本身来说，无论用什么方式方法或工

具材料都是可以的，都不影响一幅画的完成，但中

国画却不一样，中国画虽然是一种绘画艺术形态，

但独立于所有绘画艺术形式之外，特定的工具，特

定的技法，特定的理念，决定了中国画是一部哲学

鸿章，是中国传统文化的一种传承形式。中国画并

非是对自然物象的写真，更不是自然个性的表现，

大道自然的“无境”里，中国画展现的是人类的聪明

与智慧，是对自然的认知和把握，是社会的道德和

伦理。这些年来，我们离传统越来越远，有一句网

络语言说得好，“别以为用筷子吃饭，你就是一个中

国人。”同样，如果不能深入理解和掌握中国画的理

念，“别以为用的是毛笔、墨和宣纸，你画的就是中

国画。”

2025年10月28日于武昌东湖

中国画不是画什么
而是怎么画
■陈迪和（湖北省国画院原院长）

陈迪和 山中无历日 寒尽不知年 136×68cm陈迪和 山中无历日 寒尽不知年 136×68cm

陈迪和 远看山有色 近听水无声 136×68cm


